## Georges De Ca Tour (1593-1652)



## L'adorazione dei pastori

In quel tempo, [i pastori] andarono, senza indugio, e trovarono Maria e Giuseppe e il bambino, adagiato nella mangiatoia.

E dopo averlo visto,

riferirono ciò che del bambino era stato detto loro.

Tutti quelli che udivano si stupirono delle cose dette loro dai pastori.

Maria, da parte sua, custodiva tutte queste cose,

meditandole nel suo cuore.

I pastori se ne tornarono,

glorificando e lodando Dio per tutto quello che avevano udito e visto, com'era stato detto loro.

Quando furono compiuti gli otto giorni prescritti per la circoncisione, gli fu messo nome Gesù,

come era stato chiamato dall'angelo prima che fosse concepito nel grembo. Le 2, 16-21



Georges De La Tour - Adorazione dei pastori, 1644 (?) olio su tela, 107 x 137 cm. - Louvre

I contorni del luogo si perdono nella penombra. Le figure sembrano comparire all'improvviso davanti al bambino addormentato.

Sono tutti vicini,

si affollano disponendosi come fossero la cornice di un quadro.

Si sovrappongono l'uno sull'altro attorno al bambino appena nato.

Una prossimità, una sovrapposizione che conferisce grande forza alla scena.

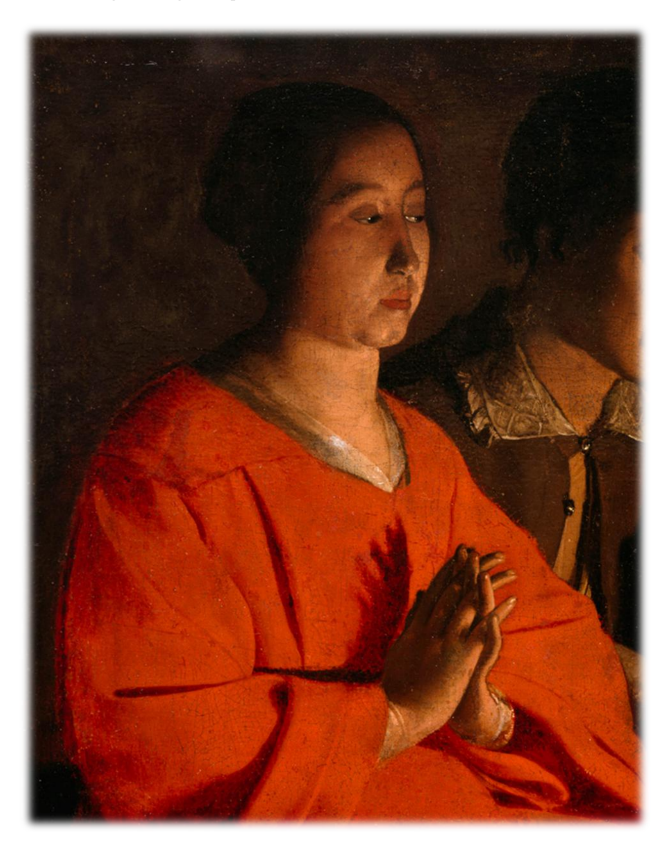
Sono giunti solleciti per l'invito dell'angelo,

E ora sono immobili e in silenzio di fronte al bambino.

Si fermano i corpi,

si muovono i sentimenti.

A prima vista la scena sembra statica, ma ad uno sguardo più profondo si presenta piena di vita, nell'orientamento degli sguardi, nei dettagli, nel movimento delle mani. Maria, figura dominante sulla sinistra, veglia in atteggiamento raccolto. Nella scena è l'unica a non guardare verso il Bambino: è rivolta al figlio, ma guarda più avanti.



Si direbbe particolarmente seria, presa in una contemplazione lontana che la distacca e la porta via dal gruppo.

Donna solenne, ieratica, senza aureola ma non senza gloria, consapevole del *mysterion*, come una Madre di Dio bizantina. Chiamata, come noi, a ricevere tutto di sé da ciò che si compie nel Figlio.

Che cosa a me e a te, donna? (Gv 2,4) Cioè, chi siamo, chi scegliamo di essere di fronte alla volontà di Dio? Che cosa chiede a me e a te il suo amore?

Il suo volto racconta che la volontà di Dio si deve compiere, che la sofferenza ne fa parte, che essa è accolta non meno della gloria del momento presente.

Stabat Mater: da qui fino alla croce.

Le sue mani sono le uniche ad essere libere, giunte in preghiera, segno di abbandono.
L'effetto dell'ombra delle mani sul seno è come quello di un'ala proiettata sul cuore di Maria.
Come l'ombra dello Spirito sul suo grembo (*cfr. Lc 1,36*).



Questo per voi il segno: troverete un bambino avvolto in fasce, adagiato in una mangiatoia Lc 2,12

Conosciamo dai Vangeli apocrifi, dai canti della tradizione, i dettagli dell'omaggio dei pastori, dei doni portati al bambino, doni che sono i prodotti della terra, il latte, la musica...

En grege relicto, humiles ad cunas, vocati pastores adproperant. Venite adoremus Dominum.



Qui abbiamo una scena familiare, austera, abitata da contadini semplici della Lorena del '600. Pochi dettagli, nessun movimento.
Pastori semplici, ma con la loro dignità: i vestiti della festa, le pettinature curate, i doni, oggetti speciali, come la terrina calda, il flauto. Un agnellino annusa il piccolo e qualche spiga di grano.

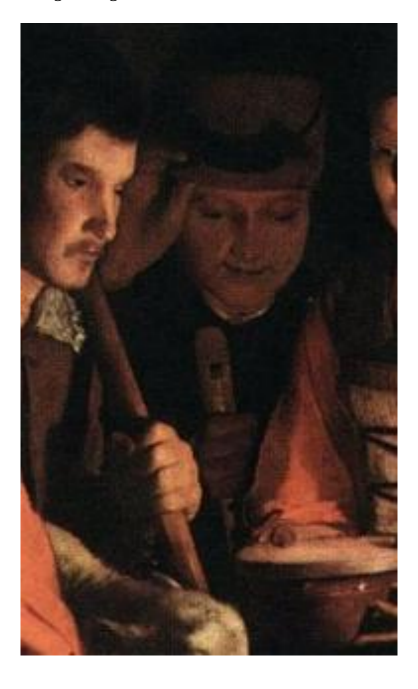
Accanto a Maria vi è un giovane pastore: ha portato con sé un agnellino. Umile eppure dallo sguardo fiero, un volto in cui si fondono il rigore e la tenerezza. Il colletto della camicia vezzosamente ricamato, la mano callosa chiusa sul bastone, lo strumento del suo lavoro.
Il suo volto adesso è attratto da qualcosa che va più in là.
Guarda assorto, silenzioso: si vede che avverte in qualche modo la solennità del momento.
L'intuizione di una presenza che ha bisogno di uno spazio interiore di accoglienza.



Sorride invece il personaggio alla sua destra.

Questo ragazzo stringe lieto fra le dita un flauto,
quasi fosse pronto anch'egli ad unirsi, con semplicità,
agli angeli e alla musica di questa notte santa.

L'altra mano invece sale alla tesa del cappello,
come per un saluto, gioviale e riverente insieme,
come si farebbe davanti ad una persona importante.
Saluta in questa nuova vita
il Re dei Re che ha scelto così di venire al mondo.
A dispetto della timidezza che lo lascia sullo sfondo,
si fa avanti per il suo desiderio di vedere
e di essere ammesso nella cerchia di coloro
che sono presenti alla grande gioia.



Calma rassicurante, sollecitudine e rispetto convivono nel volto della donna con il turbante.

Le sue mani recano l'offerta di una pentola di coccio coperta da un piatto, a contenere forse un po' di latte per l'infante o un po' di cibo per confortare i suoi genitori,

Le dita della donna la sfiorano appena perché forse è troppo calda...

La sua delicatezza anticipa già il gesto stesso dei Magi che presto giungeranno da Oriente con i loro doni preziosi.



E infine, sulla destra, un uomo di spalle, la barba candida e soffice , il viso molto bello, il viso di un patriarca, di un uomo di Dio: Giuseppe. Lo sguardo fisso su quel neonato di cui è padre putativo, stupito per ciò che sta accadendo, ma sinceramente lieto, intimamente felice, come rivela la scintilla nei suoi occhi.



Egli guarda verso il bambino e le sue mani sono impegnate con la luce: deve proteggerla come poi sarà chiamato a custodire e proteggere il bambino dal vento omicida di Erode.

Protegge la candela, unica fonte luminosa della stanza, una luce fisica e spirituale, che illumina il mistero della vita nascente.

La fiamma nascosta dalla mano contratta di San Giuseppe è tanto forte da proiettare l'ombra delle dita della Madonna.

Egli scherma la luce, evitando che si diffonda troppo e distolga l'attenzione dello spettatore dal neonato, al centro della scena.

E così non è la fiamma della candela ad attirare la nostra attenzione, ma il bambino, la vera luce che è sorta a rischiarare il mondo.

E l'ombra che avvolge le spalle di Giuseppe ci viene a dire il suo ruolo umile, nascosto...



La luce va verso il piccolo, in fasce, che la rinvia, intorno a sé, con un bagliore divino.

La luminosità nella scena sembra filtrare attraverso la fasciatura piuttosto curiosa del neonato mentre la luce che si riverbera sui rossi e sugli aranci li esalta quasi a renderli braci.

Il bambino è adagiato sulla paglia: avvolto in strette fasce, una candida cuffia sul capo, dorme placido e serio, come solo i neonati sanno fare...

Un bambino, normalissimo, dipendente delle cure di altri, ordinario in mezzo a persone ordinarie,

che non ci fa dono di sguardi dolci o sorrisi commoventi: assente... e tuttavia sacramento della presenza del «Dio con noi». Egli è l'Emmanuele, presenza fragile di un mondo divino, luminoso, esposto all'oscurità, al male, alla morte.



Il richiamo pasquale è evidente: è vinto dal sonno, immobile e avvolto nelle bende come in un sudario. Sembra una pietà in miniatura, un anticipo del Cristo deposto nel sepolcro il sabato santo.

L'agnello che scivola tra la madre e il pastore dolcemente mangia la paglia della culla cercando di non disturbare il Bambino che dorme. È lui che si avvicina più di tutti al volto del Bambino: è l'agnello che riconosce il vero Agnello di Dio. Questo Bambimo è l'*Agnus Dei* che prende su di sè il peccato del mondo.

L'immagine di infinita tenerezza dell'agnello, si intreccia con il suo essere segno del sacrificio pasquale: esso indica il Bambino, nato per dare la vita.



Gesù è al centro degli sguardi, al centro delle linee di composizione, il centro luminoso più ancora della candela nascosta tra le mani del vegliardo.

Ma Egli irradia la sua luce sulla veste rossa della Vergine, al punto che l'intera scena è come decentrata, messa in movimento verso la sinistra.

Il Bambino e sua Madre sono i due punti più luminosi del dipinto.

Questo Bambino è il centro del mondo. E sua Madre, riceve da lui un posto unico nella storia della salvezza.

Non ci sono angeli, non ci sono stelle, aureole, estasi, e neppure il bue e l'asino della tradizione, ma sguardi e mani di gente semplice.

Volti che guardano il bambino e allo stesso tempo sono rivolti verso un altrove dentro di loro.

Mani che esprimono la vita:
il lavoro, il nutrimento, la festa, la cura, la protezione e la preghiera.

E ci sono anche i nostri volti, raggiunti da una improvvisa speranza. Intorno al bambino si è come invitati a prendere posto, per completare il cerchio aperto da Maria, Giuseppe e i pastori e contemplare Colui che l'evangelista chiama fin dalla mangiatoia *il Salvatore, il Cristo Signore (cfr. Lc 2,11)*.

Come chiamati a far parte di un coro in cui le varie voci si fondono in un ardente silenzio.

Tutto è accaduto nel silenzio.

Bisogna tacere
e ritornare ai pittori del silenzio come George La Tour.

E partire nell'oscurità,
fiduciosi,
perché la stella del mattino
si è alzata anche nei nostri cuori.
O. Clement

